
 

 

   
 
 

 
 

UNIVERSITÄTS- 
GOTTESDIENSTE 
JESUS 
 
 
 
 
Wintersemester 2025/26 
PREDIGTEN 
 
 
 



 

 

Universitätsgottesdienste, WiSe 25/26 
JESUS 
 
Auferstandener 
Johannes 20,11-18 

 
 
Prof. Dr. Christine Jacobi 
3. So. nach Epiphanias, 25.01.2026 

 
 

 
Liebe Gemeinde, 
ich erinnere eine Begegnung während meines Vikariats in einer großen Ber-
liner Gemeinde. Der Sonntagsgottesdienst war gefeiert, die Kirche leer, ich 
war dabei, den Talar abzulegen, da trat eine Frau von draußen in den 
Kirchraum. Sie bat mich um ein Gespräch, und wir setzten uns auf eine der 
leeren Kirchenbänke. Blickten gemeinsam auf den stillen Altar, auf dem 
noch die Kerzen brannten. Sie begann direkt mit einer Entschuldigung: „Ich 
bin so traurig. Am Donnerstag ist mein Mann gestorben. Ich wollte eigent-
lich in den Gottesdienst kommen, aber jetzt bin ich zu spät. Ich war vorhin 
spazieren, habe den Weg genommen, den ich früher immer mit meinem 
Mann gegangen bin. Heute musste ich alleine gehen. Wir waren 55 Jahre 
verheiratet.“  
55 Jahre sind eine lange Zeit. Ich kann mir vorstellen, wie sehr die beiden 
zusammengewachsen sind über die Jahre, wie sie eine Einheit bilden. Jetzt 
ist diese Einheit zerrissen. Der Faden, der beide miteinander verbunden hat, 
ist durchtrennt. Jetzt, da er weg ist, wird der Mann für die Frau zu einer 
überpräsenten, alles einnehmenden Größe in ihrem Innern. Die Zeit scheint 
verzerrt, die Welt entrückt und entfremdet. Alles hinter einer Glaswand. 
Wir blicken wieder stumm zum Altar. Der Raum hallt noch nach vom Got-
tesdienst, ist ein durchbeteter Raum. Draußen strahlt die Mittagssonne. 
Die Frau sagt zu mir: „Alle sagen immer, ich bin so stark, dabei bin ich über-
haupt nicht stark. Ich muss so viel weinen. Christen glauben ja, die Toten 
sind bei Gott. Ich bin ja auch evangelisch. Aber das tröstet mich nicht, zu 
denken, dass mein Mann bei Gott ist. Ich will, dass er bei mir ist!“ 
Ja. Das Argument ist schlagend, ich kann nur nicken. Es tröstet nicht, diese 
Auferstehungsbotschaft, jedenfalls nicht jetzt, nicht, wenn Sonntag ist und 



Predigt Jacobi 6-2 Jesus: Auferstandener 
 

 

am Donnerstag der Mann gestorben ist, mit dem man 55 Jahre verheiratet 
war.  

Des Nachts auf meinem Lager suchte ich, den meine Seele liebt. Ich 
suchte, aber ich fand ihn nicht. Ich will aufstehen und in der Stadt 
umhergehen auf den Gassen und Straßen und suchen, den meine 
Seele liebt. Ich suchte, aber ich fand ihn nicht. Es fanden mich die 
Wächter, die in der Stadt umhergehen: »Habt ihr nicht gesehen, den 
meine Seele liebt?«  

Hoheslied 3 

Maria aber stand draußen vor dem Grab und weinte. Als sie nun 
weinte, beugte sie sich in das Grab hinein und sieht zwei Engel in 
weißen Gewändern sitzen, einen zu Häupten und den andern zu den 
Füßen, wo der Leichnam Jesu gelegen hatte. Und die sprachen zu ihr: 
Frau, was weinst du? Sie spricht zu ihnen: Sie haben meinen Herrn 
weggenommen, und ich weiß nicht, wo sie ihn hingelegt haben.  

Johannes 20,11–13 

Das Suchen, das Umherirren des Nachts durch die Straßen. Das Fragen: 
„Habt ihr ihn gesehen?“ Der Evangelist Johannes bildet die Szene des 
Ostermorgens entlang des Hohenlieds, des Liedes der Lieder, einer Samm-
lung von Liebesliedern im Alten Testament. Maria erscheint als eine lieben-
de, ihren Geliebten suchende, trauernde Frau.  
Sie sucht Jesus. Ich kann mir vorstellen, dass auch sie genau wie die Frau, 
die mich am Sonntag nach dem Gottesdienst aufsuchte, von der Auferste-
hungsbotschaft als solcher kein bisschen getröstet wäre. Die ungeheure 
Lücke bleibt. Auferstehung ist eine Zumutung, kann Empörung und Wut 
auslösen. In den Worten der Frau kommt mir fast etwas wie Eifersucht ent-
gegen: „Gott, du nimmst mir meinen Mann weg, ich will aber, dass er bei 
mir ist und nicht bei dir!“  
In der Psychologie wird Trauer oft als wichtiger, vorübergehender Zustand 
beschrieben, der aber von dem „Normzustand“ abweicht, auch pathologi-
sche Züge annehmen kann und dann behandlungsbedürftig ist. Wichtig 
scheint zu sein, dass sich die Trauer in geordneten Bahnen vollzieht, nicht 



Predigt Jacobi 6-3 Jesus: Auferstandener 
 

 

aus dem Ruder läuft. Andernfalls spricht man von einer eingefrorenen 
Trauer oder sogar von einer Trauerpsychose, wenn Trauernde sich abschot-
ten und die Realität nicht mehr in ihre eigene hermetische Welt einlassen.  
In der Geschichte der historischen Jesusforschung ist die Ostererfahrung, 
das Erscheinen des Auferstandenen vor den Jüngern, unter anderem als 
eine solche fehlgeleitete Trauerbewältigung gedeutet worden, als Kom-
pensation für einen übermächtig empfundenen Verlust, ausgelöst durch die 
tiefe emotionale Erschütterung der Jünger. Die Erscheinungen des Aufer-
standenen seien Visionen der Jünger gewesen, die damit ihre Schuldge-
fühle und ihre Trauer gleichsam pathologisch verarbeitet hätten. Ostern als 
unbehandelte Psychose, das Christentum als Folge einer Halluzination. 
Mir scheint, diese neuzeitliche Deutung von Ostern ist tief verwurzelt in 
einer rationalisierenden Geschichtsauffassung. In der Historiographie, der 
Geschichtsschreibung, sind die Bedeutung kollektiver Trauer und Leiden 
lange verdrängt oder durch übergreifende Sinnkonstruktionen neutralisiert 
worden. Trauer für sich genommen begegnet höchstens als Randphäno-
men, keine ernstzunehmende Kategorie historischer Erkenntnis, kein The-
ma historischen Denkens. Im Grunde werden Leid und Trauer nicht ausge-
halten und deswegen herausgehalten und deutend eingehegt. Die etablier-
te Geschichtsschreibung versteht Geschichte vor allem als Orientierung für 
das Handeln: entweder exemplarisch (historia magistra vitae) oder – im 
modernen Denken – als Deutung zeitlicher Entwicklungen, die die Gegen-
wart verständlich und die Zukunft erwartbar machen. Weiter geht’s, nur 
nicht stehenbleiben, nicht ausharren bei der Lücke. 
Beim Trauern geht es aber erstmal um das Stehenbleiben. Das Aushalten 
des radikalen Verlusts, das Wahrnehmen der zurückbleibenden Leere. 
Trauer entzieht sich Sinnzuschreibungen und vernünftigen Erklärungen. 
Weder psychologische Modelle der „gelingenden“ Trauerbewältigung noch 
historisch-kritische Rationalisierungen können den unmittelbaren Schmerz 
neutralisieren. Ja, er entzieht sich sogar der Auferstehungsbotschaft. Gera-
de sie erscheint wie ein vorschnelles, empörendes Sinnangebot, keine 



Predigt Jacobi 6-4 Jesus: Auferstandener 
 

 

Kompensation, sondern eine Zumutung gegenüber der existenziellen Wirk-
lichkeit des Verlusts. 

Maria aber stand draußen vor dem Grab und weinte. Als sie nun 
weinte, beugte sie sich in das Grab hinein und sieht zwei Engel in 
weißen Gewändern sitzen, einen zu Häupten und den andern zu den 
Füßen, wo der Leichnam Jesu gelegen hatte. Und die sprachen zu ihr: 
Frau, was weinst du? Sie spricht zu ihnen: Sie haben meinen Herrn 
weggenommen, und ich weiß nicht, wo sie ihn hingelegt haben. Und 
als sie das sagte, wandte sie sich um und sieht Jesus stehen und weiß 
nicht, dass es Jesus ist. Spricht Jesus zu ihr: Frau, was weinst du? Wen 
suchst du? Sie meint, es sei der Gärtner, und spricht zu ihm: Herr, hast 
du ihn weggetragen, so sage mir: Wo hast du ihn hingelegt? Dann will 
ich ihn holen. 

Johannes 20,11–15 

Hier fällt auf, was nicht geschieht. Maria wird nicht korrigiert. Niemand sagt 
ihr: „Du irrst dich, dein Herr ist doch auferstanden.“ Die Engel fragen nicht 
nach ihrem Glauben, sondern nach ihrem Weinen: „Frau, warum weinst 
du?“ Und dann der Auferstandene. Er erscheint nicht in Herrlichkeit, son-
dern verfremdet, unerkennbar. Er drängt sich nicht auf, seine Präsenz ist 
zurückhaltend, gleichsam unscheinbar der Landschaft angepasst, wie ein 
Gärtner. Auch er fragt nicht nach Marias Glauben, auch er spricht nicht von 
seiner Auferstehung. Marias Trauer wird weder problematisiert noch 
schnell geglättet, sondern angesprochen. Sie bekommt Sprache. Maria darf 
sagen, was fehlt. Sie formuliert keinen Glaubenssatz, sondern einen 
Verlust: „Sie haben meinen Herrn weggenommen.“ Trauer bekommt Raum 
mit dem Aussprechen dessen, was nicht mehr da ist. 
Und dann? 

Spricht Jesus zu ihr: Maria! Da wandte sie sich um und spricht zu ihm 
auf Hebräisch: Rabbuni!, das heißt: Meister! Spricht Jesus zu ihr: 
Rühre mich nicht an!  

Johannes 20,16f 



Predigt Jacobi 6-5 Jesus: Auferstandener 
 

 

Dieser Moment der Erkenntnis, der wirklichen Begegnung, ist in der Malerei 
immer wieder dargestellt worden. Eine dieser Darstellungen finden Sie auf 
den ausgeteilten Karten (siehe Abbildung am Ende des Textes). Es ist eine 
Szene aus dem Leben der Maria Magdalena des italienischen Malers Giotto 
di Bondone. Das Fresko aus den 1320er Jahren gehört zur Ausstattung der 
Unterkirche San Francesco in Assisi. Wir sehen das leere Grab mit den zwei 
Engeln. Sie lenken gestisch und mit ihren Blicken die Aufmerksamkeit des 
Betrachters nach rechts auf die zwei Gestalten der rechten Bildhälfte. 
Maria, dunkel gekleidet, unten in gebückter Haltung, beide Arme weit 
vorgestreckt. Ihre Hände drücken Dringlichkeit aus: ein Begehren nach 
Gegenwart, nach Gewissheit, nach „Ich will dich wirklich haben, hier, jetzt“. 
Ihre Hände sind offen, greifend, empfangend, fast klammernd. Sie wollen 
das, was die liebende Frau im Hohenlied schließlich tut, als sie ihren 
Geliebten findet: „Ich ergriff ihn und ließ ihn nicht mehr los.“ Sie wollen 
ergreifen und nicht mehr loslassen. Neben Maria, noch weiter rechts, schon 
im Begriff, das Bild zu verlassen, steht Jesus, der Auferstandene. Er 
erscheint als jemand, der zugleich zugewandt und ungreifbar ist. Obwohl 
schon halb auf dem Weg fort, blickt er noch einmal zurück, den rechten 
Arm ausgestreckt und nach unten gerichtet. Ein Zeichen, das nicht 
eindeutig ist: Ein Segen? eine Schranke?   
Es ist ein Abschied, den Giotto hier in verdichteter Form ins Bild setzt. Das 
erscheint absurd, schließlich ist Jesus gerade von den Toten zurückgekehrt. 
Warum sollte er nun schon wieder gehen? Dennoch schafft der Auferstan-
dene unzweifelhaft Raum um sich, sein Arm misst Distanz aus. Eine Geste 
des Zurückweisens. Er will Maria im Bild zurücklassen und sich entziehen, 
und nicht nur ihr, auch uns, den Betrachtenden. Es entsteht ein Zwischen-
raum zwischen den beiden Händen Marias und der rechten Hand Jesu. Hier 
ist das eigentliche Zentrum des Bildes. In der leeren Mitte zwischen den 
Händen liegt die größte Spannung. 
Die Kunst des Erzählers und die Kunst des Malers - beide finden auf je 
eigene Weise eine Sprache für das Ungeheure. Der Evangelist Johannes, 
ein Meister der narrativen Leerstellen, schafft genau wie Giotto eine Lücke, 



Predigt Jacobi 6-6 Jesus: Auferstandener 
 

 

einen Zwischenraum. Bei Johannes entsteht die Lücke zwischen Marias Ruf 
„Rabbuni“ und Jesu Zurückweisung: „Berühre mich nicht!“ Denn so erzählt, 
wird die Anrede durch Maria zum Versuch, Jesus festzuhalten: „Da bist du 
ja wieder“, könnte man ergänzen und die Leerstelle füllen, „ich erkenne dich 
jetzt! Nun wird alles wie früher.“ Jesu Antwort hingegen weist zurück, misst 
Distanz aus, schafft Raum, betont die Lücke. Jesus ist da und doch schon 
auf dem Weg fort, hinaus aus der Erzählung. Eine Wiederbegegnung, die 
aus nichts als Abschied besteht, eine Beziehung, die sich im Moment ihrer 
Entstehung schon wieder löst. Eine „Grenzsituation“, die um etwas kreist, 
das zugleich möglich und unmöglich ist: Nähe, die sich in dem Moment, in 
dem sie aufkommt, wieder entzieht. 
Das Unausgesprochene, Ungesagte, das zwischen Marias Anrede an Jesus 
und dessen „Berühre mich nicht“ steht, und der Raum zwischen ihren Hän-
den bei Giotto – diese Leere steht für das Wesentliche an dieser Begeg-
nung. Die Leere ist geradezu zwingend und dürfte aus künstlerischer Sicht 
auf keinen Fall ausillustriert und zugemalt werden. Was wirklich erreicht – 
was „trifft“ oder „berührt“ – ist gerade nicht das Verfügbare, sondern das, 
was sich entfernt. 
Mit dem Abschied Jesu und seinem Abwesendwerden beginnt das Erinnern 
an ihn. Die beiden Künstler, der Evangelist und der Maler, haben dafür 
einen Sinn. Ohne vorschnell zu erklären, zu trösten und zu deuten, machen 
sie Platz für den Leser oder die Bildbetrachterin und deren Imagination. 
Auch die Trauer Marias ist dabei ein unverzichtbarer Prozess, der nicht ab-
gekürzt wird, sondern als Identifikation für uns erhalten wird. Marias Sehn-
sucht tritt im Text wie im Bild deutlich hervor und gibt der Sehnsucht der 
Lesenden und Betrachtenden Ausdruck.  
Die Leere bleibt also. Aber sie bekommt nun eine neue Qualität, indem sie 
zu einem bewusst gestalteten, freigehaltenen Raum wird. Nicht die Trauer-
psychose der Jünger ist der Anfang des Christentums, sondern dieser er-
zählte und gemalte freie Raum. Amen. 
 
  



Predigt Jacobi 6-7 Jesus: Auferstandener 
 

 

 
Assisi, S. Francesco, Unterkirche: Fresko von Giotto di Bondone, Noli me tangere (Detail) 

(Quelle: Wikimedia commons) 


