LLLLLLL : EVANGELISCHE
LMU | | orverr WUNIVERSITATSKIRCHE

IIIIIIIIIII

MoNcHEN —=— ST. MARKUS

UNIVERSITATS-
GOTTESDIENSTE
JESUS

Wintersemester 2025/26
PREDIGTEN



Universitatsgottesdienste, WS 25/26 W LEJ\IQI?\[;]EGRESLI |-|-SAC-|-HSEK| RCHE

JESUS —~—ST. MARKUS
Mensch Prof. Dr. Martin Wallraff
Philipper 2,6-11 2. Advent, 7.12.2025

Christus Jesus war Gott gleich,
hielt aber nicht daran fest, wie Gott zu sein;
sondern er entaullerte sich,
wurde wie ein Sklave
und den Menschen gleich.
Sein Leben war das eines Menschen;
er erniedrigte sich
und war gehorsam bis zum Tod,
bis zum Tod am Kreuz.
Darum hat ihn Gott uber alle erhoht
und ihm den Namen verliehen,
der grolRer ist als alle Namen,
damit alle im Himmel, auf der Erde und unter der Erde
ihre Knie beugen vor dem Namen Jesu
und jeder Mund bekennt:
»Jesus Christus ist der Herr” —

zur Ehre Gottes, des Vaters.

(Einheitsubersetzung)

Liebe Gemeinde, liebe Schwester, lieber Bruder,

bist Du Mensch? Sind wir alle Menschen? Ja, natirlich, nichts lage mir
ferner als irgend jemandem hier im Raum das Mensch-Sein abzusprechen.
Wir sind Menschen, und unsere Menschenwdurde ist unantastbar, wie es
das Grundgesetz ausdrickt, gleich zu Beginn, Artikel 1, Absatz 1. Warum
sollte ich diese Wirde antasten und in Frage stellen? Die Menschenwirde
ist und bleibt unantastbar.

Doch man kann sich fragen, was dieser Satz eigentlich besagt, wenn man

daran denkt, wie oft und wie ausdauernd die Menschenwdurde nicht nur



Predigt Wallraff 3-2 Jesus: Mensch

angetastet, sondern regelrecht mit FuRen getreten wird, in Kriegen, in
Diktaturen, in toxischen Beziehungen.

Und alles das nicht, weil es eben passiert, durch Krankheit, durch Natur-
katastrophen, durch Schicksalsschlage, sondern von Menschen gemacht,
durch Menschen verursacht, der eine Mensch, der die Wurde des anderen
antastet, verletzt, zerstort.

Die Menschenwurde ist unantastbar: das ist nicht ein Indikativ, nicht eine
Zustandsbeschreibung, eine gegebene Realitat, sondern ein Imperativ, eine
Aufforderung, eine Norm: Sorgt dafur, dass ihr beim Umgang miteinander
ein Minimum an Anstand, an Respekt, an Wurde wahrt.

Das ist eine sehr berechtigte Aufforderung. Sie ist von Juristen formuliert,
und sie soll — wie so viele Rechtsnormen — das Schlimmste verhindern. Sie
will den unteren Rand definieren dessen, was noch menschlich ist.
Juristen mussen so denken und so formulieren. Sie sagen nicht, dass es eine
wunderbare Blumenwiese ist, sondern dass man den Rasen nicht betreten
darf. Sie sagen nicht, dass die Stralte landschaftlich reizvoll ist, sondern
dass man nicht schneller als 50 fahren darf.

Aber als Christinnen und Christen durfen wir das Pferd auch von der ande-
ren Seite her aufzaumen. Das ist das Thema der heutigen Predigt. Was ist
das Mensch Sein, vom oberen Rand her gesehen? Wie viel Luft nach oben
gibt es da? Was ist wurdig an der Menschenwdurde?

Der Mensch kann so unendlich viel: Er kann sprechen, denken, handeln, vor
allem: lieben, sich 6ffnen zum anderen. Und: Er ist offen fur Gott, er erhebt
sich zu Gott, ja: er ist wie Gott.

Das ist eine gefahrliche Aussage, liebe Gemeinde. Nicht eine falsche, aber
eine gefahrliche. Da liegen die hochsten Hohen und die tiefsten Tiefen ganz
nah beieinander. ,Wer sich selbst erhoht, der wird erniedrigt werden.” (Mt
23,12) Das ,Sein wie Gott” ist die hochste Wirde des Menschen und
zugleich die grofRte Gefahr.

Beides steht in der Schopfungsgeschichte, oder genauer: in den beiden
Schopfungsgeschichten der Bibel. Der Mensch ist gemacht zum Bilde
Gottes (Gen 1,27), erschaffen, um zu sein wie Gott. Aber zugleich: ,Sein

wie Gott" — das ist die Stimme des Versuchers. Die Stimme der Schlange



Predigt Wallraff 3-3 Jesus: Mensch

beim Sundenfall (Gen 3,5). Wer hoch hinaus will, wer sein will wie Gott —
der fallt tief.

Es ist die Versuchung, der auch Jesus ausgesetzt war, ja vielleicht er beson-
ders: Willst du alle Reiche der Welt und ihre Herrlichkeit haben? Willst du
Herr sein uber alles? Das ist die Stimme des Versuchers (Mt 4,8f.).

Jetzt und erst jetzt kommen wir zum Predigttext. Denn man muss wissen,
was das bedeutet, wenn es dort heifst: Den Menschen wurde er gleich. Er
wurde gefunden in der Erscheinung wie ein Mensch.

So spricht Paulus Uber Jesus. Es ist einer der altesten Texte uber Jesus,
sicher alter als die Evangelien — und vielleicht sogar alter als der Philipper-
brief, aus dem er stammt. Neutestamentler nennen den Text den Philipper-
~Hymnus®, und damit wollen sie nicht unbedingt sagen, dass er gesungen
wurde, also dass es ein Lied war (wie wir es am Anfang des Gottesdienstes
gesungen gehort haben), sondern dass es gepragte Sprache ist, eben ein
neutestamentlicher Psalm. Der Text hebt sich ab vom Kontext des Briefes
und stellt einen ganz eigenstandigen Versuch dar, sich — nennen wir es —
auf das ,Phanomen Jesus” einen Reim zu machen (,Reim® kann man hier
fast wortlich nehmen). Ein eigenstandiger Versuch und, wie gesagt, mogli-
cherweise der alteste uberhaupt erhaltene.

Es ist erstaunlich, wie ,steil von oben® er anfangt. Jesus war vielleicht vor
zwei Jahrzehnten gestorben, und viele erinnerten sich noch an ihn. Und
doch setzt er nicht ein mit der konkreten Erinnerung an einen konkreten
Menschen, also etwa: Jesus, den wir kannten, war ein ganz besonderer
Mensch, ein denkwurdiger Mensch, der uns viel bedeutete und dessen
Bedeutung weit hinausging uber einen einzelnen Menschen.

So also nicht. Sondern ganz ,steil von oben®: Christus Jesus war Gott gleich.
Er hielt aber nicht daran fest, wie Gott zu sein. Spatere Generationen haben
das meist so gedeutet, dass es hier eine Art Jesus vor Jesus gibt. Also einen
Christus Jesus, der schon da ist und dann erst in Maria Mensch wird. Das
muss aber nicht sein.

Wie gesagt: Es kann auch schlicht der Versuch sein, sich auf das Phanomen
Jesus einen Reim zu machen, und dieser Versuch setzt mit dem ein, was

allen klar war, namlich: Der war wie Gott.



Predigt Wallraff 3-4 Jesus: Mensch

Zu erklaren ist dann nicht, warum er als Mensch so besonders war. Sondern
warum er uberhaupt ein Leben fuhrte wie das eines Menschen. Die abge-
druckte Ubersetzung, die wir auch gesungen gehdort haben, ist recht frei.
Luther hat Ubersetzt: ,an Gebarden als ein Mensch erfunden.” Das war zu
erklaren: warum seine Gebarden, also sein Verhalten und seine Erschei-
nung waren wie ein Mensch.

Um es zu erklaren, verwendet der Psalm ein wichtiges Wort. Es ist die
Achse, um das der ganze Text kreist, ja eine ganze theologische Welt. ,Er
entaulierte sich® So steht es auch in der heutigen Lutherubersetzung. Im
Original bei Luther ganz schlicht: ,Er hat sich selbst geaufRert.” Fur uns ist
»Sich auldern” fast schon banal geworden. Aber wenn man daruber nach-
denkt, ist es nicht banal. Aus sich herausgehen, auf den anderen zugehen,
und damit auch immer etwas von sich hergeben.

Der griechische Originaltext ist viel radikaler, und genau diese Radikalitat
brauchen wir: Er hat sich selbst entleert. Er hat sich leer gemacht, ganz
leer, auf alles verzichtet, nur noch eine leere Hulle.

Theologen kennen das unter dem Begriff ,Kenosis“. Wie das immer so ist,
wenn man etwas begrifflich festklopfen will: Das ist nicht ganz falsch, aber
ganz richtig ist es auch nicht. Denn Kenosis ist ein abstraktes Nomen, aber
hier geht es um etwas anderes: Es geht um ein Verb, kendo, ein Tatigkeits-
wort, einen Prozess, ein Geschehen. Er hat sich leer gemacht, er hat ver-
zichtet und Raum gemacht, er hat sich geaulert im tiefsten Sinn des
Wortes.

Diese kenotische Bewegung ist das Geheimnis unseres Textes. In der Zeile
zuvor ist es noch einmal anders ausgedruckt: Er hielt nicht daran fest, wie
Gott zu sein. Wiederum Luther: ,er hat es nicht ein Raub geachtet, Gott
gleich [zu] sein.” Ich hatte vielleicht Ubersetzt: Er hielt das Gott-gleich-Sein
nicht fur eine Beute. Etwas, das man einsackt, nach Hause tragt und als
Schatz hutet.

Das ,Sein wie Gott" ist das GrofRte und das Gefahrlichste am Menschen.
Jesus war wie Gott, so meinten die fruhen Christen. Und sein Geheimnis
war — daran nicht festzuhalten. Das nicht als einen Besitz zu verteidigen.

Nicht wie Supermann auf Erden herumzulaufen. Nicht, wie der Versucher



Predigt Wallraff 3-5 Jesus: Mensch

sagte, alle Reiche der Welt und ihre Herrlichkeit als allmachtiger Konig zu
beherrschen. Sondern sich ganz leer zu machen. Und zu werden wie ein
Mensch. Ganz wie ein Mensch. Mit allem, was dazu gehort. Mit den Gebar-
den, dem Verhalten, dem Erscheinungsbild. Und mit der Wurde eines Men-
schen, die angeblich unantastbar ist.

Und: Ja, seine Menschenwurde wurde angetastet. Er wurde gehorsam bis
zum Tod, bis zum Tod am Kreuz. Das ist viel mehr als nur antasten. Die
offentliche Kreuzigungsstrafe war eine besonders grausame und demuti-
gende Art, um Menschen zu Tode zu bringen.

Er entaulRerte sich selbst, machte sich ganz leer, bis zur extremsten Form.
So beschreibt der Philipperhymnus die Menschwerdung, nicht als ein Idyll
mit Krippe, Ochs und Esel. Es ist ein dramatisches Geschehen, ein Prozess
bis zur Selbstaufgabe.

Menschwerdung. Wir betonen das Wort eigentlich immer falsch. Horen Sie
mal: Mensch-werdung. Es muss heilten: Mensch-werdung. Denn es geht
um ein Tatigkeitswort. Das Werden. Ein Prozess. Ein Geschehen. Nicht das
Sein, Mensch-Sein, sondern das Werden.

Wir lehren und wir lernen als ein Dogma, dass Jesus wahrer Mensch und
wahrer Gott ist. Das ist wieder so ein Versuch, etwas begrifflich festzu-
klopfen. Das ist wieder nicht ganz falsch, aber ganz richtig ist es auch nicht.
Wir feiern an Weihnachten nicht Jesu Mensch-Sein, sondern seine Mensch-
Werdung. Nicht einen Besitzstand, einen Status, einen Schatz, den man als
Beute und Raub wegtragen kann. Sondern ein Geschehen.

Vielleicht sollte man besser gar nicht sagen, dass Jesus vor 2000 Jahren
Mensch geworden ist. Weihnachten ist nicht Erinnerung an ein historisches
Ereignis, sondern es ist ein Prozess, ein Geschehen, das noch langst nicht
abgeschlossen ist, das ebenso hinter uns wie vor uns liegt.

Das Beste an Weihnachten ist der Advent. Namlich die Erwartung dessen,
was noch kommt. Das war fur uns als Kinder schon so: Geschenke bekom-
men ist besser als Geschenke haben. Die Weihnachtsfreude ist Vorfreude.

Das Beste liegt noch vor uns.



Predigt Wallraff

3-6 Jesus: Mensch

Weihnachten ist nicht etwas Haben, sondern etwas Werden. Das Beson-

dere an Jesus ist nicht sein Mensch-Sein, sondern sein Mensch-Werden.

Bist du Mensch? Mag sein. Aber viel wichtiger: Werde Mensch. Gott wurde

Mensch, werde du es auch. Werde Mensch, dann wirst du Gott. Amen.

Anhang — wortgenaue Ubertragung des Philipperhymnus

5 ToUTo ¢@poveiTe év Upiv
0 kal év Xpiotd ‘Inood,

6 65 év popef] Beol UTapywWY

oUX GpTayuov Nynoato

T6 glvan loa Bed,

7 &N EaquTov Ekévwoev

popeny doulou AaPwv,

gV opolwuaTl avBpoTwy yevouevos:

Kal oxnuaTt eupebels s &GvBpwos.

8 ¢Tameivwoey EquTOV
YEVOUEVOS UTTMKoos péxpl BavaTou,
Bav&Tou 8¢ oTaupod.

9 816 kal 6 feds aUTOV UTrepUywoey
Kal éxapiocaTo aUT TO dvopa

TO UTrEp &Y dvopa,

10 iva év 1& dvopaTt ‘Inool

T&V YyOvU KAUYN

¢Toupavicy kal émiyeiov

Kal katayBoviwv

11 xail m&oa yA&dooa é§opoAoynonTal

611 kUp1os ‘Inocols XpioTos
el 86Eav Beol maTpos.

Dies denkt unter euch,
was auch in Jesus Christus ist:

Er, der in Gottes Gestalt war,

hielt nicht fur Beute

das Gott-gleich-Sein.

Sondern er hat sich selbst entleert,

indem er die Gestalt eines Knechtes annahm,
nach Art der Menschen wurde

und der Erscheinung nach befunden als Mensch.

Er hat sich selbst erniedrigt,
indem er gehorsam wurde bis zum Tod,
zum Tod am Kreuz.

Darum hat Gott ihn auch Uberhoht

und ihm den Namen geschenkt,

der Uber jedem Namen [ist],

damit im Namen Jesu

jedes Knie sich beuge,

das der Himmlischen und der Irdischen
und der Unterirdischen,

und jede Zunge bekenne,

dass Herr ist Jesus Christus

zum Ruhme Gottes, des Vaters.



