
 

   
 
 

 

 

UNIVERSITÄTS- 
GOTTESDIENSTE 
JESUS 
 

 

 

 
Wintersemester 2025/26 
PREDIGTEN 
 
 
 



 
Universitätsgottesdienste, WS 25/26 
JESUS 
 
Mensch 
Philipper 2,6–11 

 
 
Prof. Dr. Martin Wallraff 
2. Advent, 7.12.2025 

 
 

Christus Jesus war Gott gleich, 
hielt aber nicht daran fest, wie Gott zu sein; 
sondern er entäußerte sich,  
wurde wie ein Sklave 
und den Menschen gleich. 

Sein Leben war das eines Menschen; 
er erniedrigte sich 
und war gehorsam bis zum Tod, 
bis zum Tod am Kreuz. 

Darum hat ihn Gott über alle erhöht 
und ihm den Namen verliehen, 
der größer ist als alle Namen, 
damit alle im Himmel, auf der Erde und unter der Erde 
ihre Knie beugen vor dem Namen Jesu 
und jeder Mund bekennt: 
„Jesus Christus ist der Herr“ – 
zur Ehre Gottes, des Vaters. 

(Einheitsübersetzung) 
 

Liebe Gemeinde, liebe Schwester, lieber Bruder, 
bist Du Mensch? Sind wir alle Menschen? Ja, natürlich, nichts läge mir 
ferner als irgend jemandem hier im Raum das Mensch-Sein abzusprechen. 
Wir sind Menschen, und unsere Menschenwürde ist unantastbar, wie es 
das Grundgesetz ausdrückt, gleich zu Beginn, Artikel 1, Absatz 1. Warum 
sollte ich diese Würde antasten und in Frage stellen? Die Menschenwürde 
ist und bleibt unantastbar. 
Doch man kann sich fragen, was dieser Satz eigentlich besagt, wenn man 
daran denkt, wie oft und wie ausdauernd die Menschenwürde nicht nur 



Predigt Wallraff 3-2 Jesus: Mensch 
 

angetastet, sondern regelrecht mit Füßen getreten wird, in Kriegen, in 
Diktaturen, in toxischen Beziehungen. 
Und alles das nicht, weil es eben passiert, durch Krankheit, durch Natur-
katastrophen, durch Schicksalsschläge, sondern von Menschen gemacht, 
durch Menschen verursacht, der eine Mensch, der die Würde des anderen 
antastet, verletzt, zerstört. 
Die Menschenwürde ist unantastbar: das ist nicht ein Indikativ, nicht eine 
Zustandsbeschreibung, eine gegebene Realität, sondern ein Imperativ, eine 
Aufforderung, eine Norm: Sorgt dafür, dass ihr beim Umgang miteinander 
ein Minimum an Anstand, an Respekt, an Würde wahrt. 
Das ist eine sehr berechtigte Aufforderung. Sie ist von Juristen formuliert, 
und sie soll – wie so viele Rechtsnormen – das Schlimmste verhindern. Sie 
will den unteren Rand definieren dessen, was noch menschlich ist. 
Juristen müssen so denken und so formulieren. Sie sagen nicht, dass es eine 
wunderbare Blumenwiese ist, sondern dass man den Rasen nicht betreten 
darf. Sie sagen nicht, dass die Straße landschaftlich reizvoll ist, sondern 
dass man nicht schneller als 50 fahren darf. 
Aber als Christinnen und Christen dürfen wir das Pferd auch von der ande-
ren Seite her aufzäumen. Das ist das Thema der heutigen Predigt. Was ist 
das Mensch Sein, vom oberen Rand her gesehen? Wie viel Luft nach oben 
gibt es da? Was ist würdig an der Menschenwürde? 
Der Mensch kann so unendlich viel: Er kann sprechen, denken, handeln, vor 
allem: lieben, sich öffnen zum anderen. Und: Er ist offen für Gott, er erhebt 
sich zu Gott, ja: er ist wie Gott. 
Das ist eine gefährliche Aussage, liebe Gemeinde. Nicht eine falsche, aber 
eine gefährliche. Da liegen die höchsten Höhen und die tiefsten Tiefen ganz 
nah beieinander. „Wer sich selbst erhöht, der wird erniedrigt werden.“ (Mt 
23,12) Das „Sein wie Gott“ ist die höchste Würde des Menschen und 
zugleich die größte Gefahr. 
Beides steht in der Schöpfungsgeschichte, oder genauer: in den beiden 
Schöpfungsgeschichten der Bibel. Der Mensch ist gemacht zum Bilde 
Gottes (Gen 1,27), erschaffen, um zu sein wie Gott. Aber zugleich: „Sein 
wie Gott“ – das ist die Stimme des Versuchers. Die Stimme der Schlange 



Predigt Wallraff 3-3 Jesus: Mensch 
 

beim Sündenfall (Gen 3,5). Wer hoch hinaus will, wer sein will wie Gott – 
der fällt tief. 
Es ist die Versuchung, der auch Jesus ausgesetzt war, ja vielleicht er beson-
ders: Willst du alle Reiche der Welt und ihre Herrlichkeit haben? Willst du 
Herr sein über alles? Das ist die Stimme des Versuchers (Mt 4,8f.).  
Jetzt und erst jetzt kommen wir zum Predigttext. Denn man muss wissen, 
was das bedeutet, wenn es dort heißt: Den Menschen wurde er gleich. Er 
wurde gefunden in der Erscheinung wie ein Mensch. 
So spricht Paulus über Jesus. Es ist einer der ältesten Texte über Jesus, 
sicher älter als die Evangelien – und vielleicht sogar älter als der Philipper-
brief, aus dem er stammt. Neutestamentler nennen den Text den Philipper-
„Hymnus“, und damit wollen sie nicht unbedingt sagen, dass er gesungen 
wurde, also dass es ein Lied war (wie wir es am Anfang des Gottesdienstes 
gesungen gehört haben), sondern dass es geprägte Sprache ist, eben ein 
neutestamentlicher Psalm. Der Text hebt sich ab vom Kontext des Briefes 
und stellt einen ganz eigenständigen Versuch dar, sich – nennen wir es – 
auf das „Phänomen Jesus“ einen Reim zu machen („Reim“ kann man hier 
fast wörtlich nehmen). Ein eigenständiger Versuch und, wie gesagt, mögli-
cherweise der älteste überhaupt erhaltene. 
Es ist erstaunlich, wie „steil von oben“ er anfängt. Jesus war vielleicht vor 
zwei Jahrzehnten gestorben, und viele erinnerten sich noch an ihn. Und 
doch setzt er nicht ein mit der konkreten Erinnerung an einen konkreten 
Menschen, also etwa: Jesus, den wir kannten, war ein ganz besonderer 
Mensch, ein denkwürdiger Mensch, der uns viel bedeutete und dessen 
Bedeutung weit hinausging über einen einzelnen Menschen. 
So also nicht. Sondern ganz „steil von oben“: Christus Jesus war Gott gleich. 
Er hielt aber nicht daran fest, wie Gott zu sein. Spätere Generationen haben 
das meist so gedeutet, dass es hier eine Art Jesus vor Jesus gibt. Also einen 
Christus Jesus, der schon da ist und dann erst in Maria Mensch wird. Das 
muss aber nicht sein. 
Wie gesagt: Es kann auch schlicht der Versuch sein, sich auf das Phänomen 
Jesus einen Reim zu machen, und dieser Versuch setzt mit dem ein, was 
allen klar war, nämlich: Der war wie Gott. 



Predigt Wallraff 3-4 Jesus: Mensch 
 

Zu erklären ist dann nicht, warum er als Mensch so besonders war. Sondern 
warum er überhaupt ein Leben führte wie das eines Menschen. Die abge-
druckte Übersetzung, die wir auch gesungen gehört haben, ist recht frei. 
Luther hat übersetzt: „an Gebärden als ein Mensch erfunden.“ Das war zu 
erklären: warum seine Gebärden, also sein Verhalten und seine Erschei-
nung waren wie ein Mensch. 
Um es zu erklären, verwendet der Psalm ein wichtiges Wort. Es ist die 
Achse, um das der ganze Text kreist, ja eine ganze theologische Welt. „Er 
entäußerte sich“. So steht es auch in der heutigen Lutherübersetzung. Im 
Original bei Luther ganz schlicht: „Er hat sich selbst geäußert.“ Für uns ist 
„sich äußern“ fast schon banal geworden. Aber wenn man darüber nach-
denkt, ist es nicht banal. Aus sich herausgehen, auf den anderen zugehen, 
und damit auch immer etwas von sich hergeben. 
Der griechische Originaltext ist viel radikaler, und genau diese Radikalität 
brauchen wir: Er hat sich selbst entleert. Er hat sich leer gemacht, ganz 
leer, auf alles verzichtet, nur noch eine leere Hülle. 
Theologen kennen das unter dem Begriff „Kenosis“. Wie das immer so ist, 
wenn man etwas begrifflich festklopfen will: Das ist nicht ganz falsch, aber 
ganz richtig ist es auch nicht. Denn Kenosis ist ein abstraktes Nomen, aber 
hier geht es um etwas anderes: Es geht um ein Verb, kenóō, ein Tätigkeits-
wort, einen Prozess, ein Geschehen. Er hat sich leer gemacht, er hat ver‐
zichtet und Raum gemacht, er hat sich geäußert im tiefsten Sinn des 
Wortes. 
Diese kenotische Bewegung ist das Geheimnis unseres Textes. In der Zeile 
zuvor ist es noch einmal anders ausgedrückt: Er hielt nicht daran fest, wie 
Gott zu sein. Wiederum Luther: „er hat es nicht ein Raub geachtet, Gott 
gleich [zu] sein.“ Ich hätte vielleicht übersetzt: Er hielt das Gott-gleich-Sein 
nicht für eine Beute. Etwas, das man einsackt, nach Hause trägt und als 
Schatz hütet.  
Das „Sein wie Gott“ ist das Größte und das Gefährlichste am Menschen. 
Jesus war wie Gott, so meinten die frühen Christen. Und sein Geheimnis 
war – daran nicht festzuhalten. Das nicht als einen Besitz zu verteidigen. 
Nicht wie Supermann auf Erden herumzulaufen. Nicht, wie der Versucher 



Predigt Wallraff 3-5 Jesus: Mensch 
 

sagte, alle Reiche der Welt und ihre Herrlichkeit als allmächtiger König zu 
beherrschen. Sondern sich ganz leer zu machen. Und zu werden wie ein 
Mensch. Ganz wie ein Mensch. Mit allem, was dazu gehört. Mit den Gebär-
den, dem Verhalten, dem Erscheinungsbild. Und mit der Würde eines Men-
schen, die angeblich unantastbar ist. 
Und: Ja, seine Menschenwürde wurde angetastet. Er wurde gehorsam bis 
zum Tod, bis zum Tod am Kreuz. Das ist viel mehr als nur antasten. Die 
öffentliche Kreuzigungsstrafe war eine besonders grausame und demüti-
gende Art, um Menschen zu Tode zu bringen. 
Er entäußerte sich selbst, machte sich ganz leer, bis zur extremsten Form. 
So beschreibt der Philipperhymnus die Menschwerdung, nicht als ein Idyll 
mit Krippe, Ochs und Esel. Es ist ein dramatisches Geschehen, ein Prozess 
bis zur Selbstaufgabe. 
Menschwerdung. Wir betonen das Wort eigentlich immer falsch. Hören Sie 
mal: Mensch-werdung. Es muss heißen: Mensch-werdung. Denn es geht 
um ein Tätigkeitswort. Das Werden. Ein Prozess. Ein Geschehen. Nicht das 
Sein, Mensch-Sein, sondern das Werden. 
Wir lehren und wir lernen als ein Dogma, dass Jesus wahrer Mensch und 
wahrer Gott ist. Das ist wieder so ein Versuch, etwas begrifflich festzu-
klopfen. Das ist wieder nicht ganz falsch, aber ganz richtig ist es auch nicht. 
Wir feiern an Weihnachten nicht Jesu Mensch-Sein, sondern seine Mensch-
Werdung. Nicht einen Besitzstand, einen Status, einen Schatz, den man als 
Beute und Raub wegtragen kann. Sondern ein Geschehen. 
Vielleicht sollte man besser gar nicht sagen, dass Jesus vor 2000 Jahren 
Mensch geworden ist. Weihnachten ist nicht Erinnerung an ein historisches 
Ereignis, sondern es ist ein Prozess, ein Geschehen, das noch längst nicht 
abgeschlossen ist, das ebenso hinter uns wie vor uns liegt. 
Das Beste an Weihnachten ist der Advent. Nämlich die Erwartung dessen, 
was noch kommt. Das war für uns als Kinder schon so: Geschenke bekom-
men ist besser als Geschenke haben. Die Weihnachtsfreude ist Vorfreude. 
Das Beste liegt noch vor uns. 



Predigt Wallraff 3-6 Jesus: Mensch 
 

Weihnachten ist nicht etwas Haben, sondern etwas Werden. Das Beson-
dere an Jesus ist nicht sein Mensch-Sein, sondern sein Mensch-Werden. 
Bist du Mensch? Mag sein. Aber viel wichtiger: Werde Mensch. Gott wurde 
Mensch, werde du es auch. Werde Mensch, dann wirst du Gott. Amen. 
 
 
Anhang – wortgenaue Übertragung des Philipperhymnus 

5 Τοῦτο φρονεῖτε ἐν ὑμῖν 
    ὃ καὶ ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ, 

 

6 ὃς ἐν μορφῇ θεοῦ ὑπάρχων 

οὐχ ἁρπαγμὸν ἡγήσατο 

τὸ εἶναι ἴσα θεῷ, 

7 ἀλλ’ ἑαυτὸν ἐκένωσεν 

μορφὴν δούλου λαβών, 

ἐν ὁμοιώματι ἀνθρώπων γενόμενος· 

καὶ σχήματι εὑρεθεὶς ὡς ἄνθρωπος. 

 

8 ἐταπείνωσεν ἑαυτὸν 

γενόμενος ὑπήκοος μέχρι θανάτου, 

    θανάτου δὲ σταυροῦ. 

 

9 διὸ καὶ ὁ θεὸς αὐτὸν ὑπερύψωσεν 

καὶ ἐχαρίσατο αὐτῷ τὸ ὄνομα 

τὸ ὑπὲρ πᾶν ὄνομα, 

10 ἵνα ἐν τῷ ὀνόματι Ἰησοῦ 

πᾶν γόνυ κάμψῃ 

ἐπουρανίων καὶ ἐπιγείων 

     καὶ καταχθονίων 

11 καὶ πᾶσα γλῶσσα ἐξομολογήσηται 

ὅτι κύριος Ἰησοῦς Χριστὸς 

εἰς δόξαν θεοῦ πατρός. 

 

Dies denkt unter euch, 
    was auch in Jesus Christus ist: 
 
Er, der in Gottes Gestalt war, 
hielt nicht für Beute 
das Gott-gleich-Sein. 
Sondern er hat sich selbst entleert, 
indem er die Gestalt eines Knechtes annahm, 
nach Art der Menschen wurde 
und der Erscheinung nach befunden als Mensch.
 
Er hat sich selbst erniedrigt, 
indem er gehorsam wurde bis zum Tod, 
    zum Tod am Kreuz. 
 
Darum hat Gott ihn auch überhöht 
und ihm den Namen geschenkt, 
der über jedem Namen [ist ], 
damit im Namen Jesu 
jedes Knie sich beuge, 
das der Himmlischen und der Irdischen 
    und der Unterirdischen, 
und jede Zunge bekenne, 
dass Herr ist Jesus Christus 
zum Ruhme Gottes, des Vaters. 

 


